

نَاهِي  
الْتَّحْرِيرُ الْإِسْلَامِيُّ

((٦٤))



فِي  
الْتَّحْرِيرِ الْإِسْلَامِيِّ  
لِلْمَهْرَأَةِ

تأليف  
د. محمد علاء

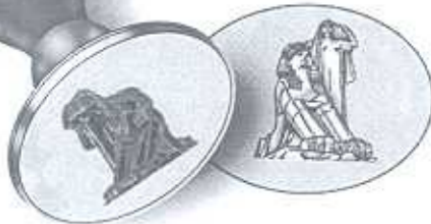
فِي  
 التَّحْرِيرِ الْإِسْلَامِيِّ  
 لِلْهَمَّ رَأَةٌ



تأليف

د. محمد عماره

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ



**بيانات الكتاب:**

اسم الكتاب: في التحرير الإسلامي للمرأة.  
اسم المؤلف: د. محمد عمارة.

إشراف علام: داليا محمد إبراهيم.  
تاريخ النشر: الطبعة الأولى نوفمبر 2003م.

رقم الإيصال: 2003/18177  
الترقيم الدولي: ISBN 977-14-2485-8

**بيانات الناشر:**

الإدارة العامة للنشر:  
البريد الإلكتروني للإدارة العامة للنشر:

بيانات المطباع:  
المطباع:  
البريد الإلكتروني للمطباع:

21 ش. أحمد عرابي، المهدى، الجيزة.  
ت: 02(3466434) - فاكس: 3462576 (02) من ب: 21 إمبابة.  
Publishing@nahdetmisr.com

80 المطحقة الصناعية الرابعة - مدينة السادس من أكتوبر.  
ت: 02(8330289) - فاكس: 8330296 (02) .  
Press@nahdetmisr.com

18 ش. كاهل صدقى - الفجالة - القاهرة.  
ت: 02(5903395) - فاكس: 5908895 (02)  
من ب: 96 الفجالة - القاهرة،  
الرقم المجاني: 08002226222

Tel : (03) 5230569  
Tel : (050) 2259675  
47 ش. محمد السلام عارف

Sales @nahdetmisr.com

408 طريق الحرية ارشدى

مركز خدمة العملاء  
البريد الإلكتروني لإدارة المطباع:

مركز التوزيع بالاستثنائية  
مركز التوزيع بالتصوراة:

كافية إصدارات شركة نهضة مصر للطباعة والنشر والتوزيع  
نجدونه على موقع الشركة بالإنترنت وان تراس  
07775666 www.nahdetmisr.com  
جميع الحقوق محفوظة © لشركة نهضة مصر للطباعة والنشر والتوزيع

موقع الشركة على الإنترنت:

## تنوع التكامل بين الرجال والنساء

الإسلام دين الفطرة التي فطر الله الناس عليها ﴿فَاقْمُ وَجْهكَ لِلَّذِينَ حَنِيفاً فَطَرَ اللَّهُ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا لَا تَبْدِيلَ خَلْقِ اللَّهِ ذَلِكَ الدِّينُ الْقَيِّمُ وَلَكُنَّ أَكْثَرُ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ﴾ (الروم : ٣٠) .

ولقد تبدت الفطرة الإنسانية التي فطر الله الإنسان عليها - ضمن ماتبتدت - عبر الزمان والمكان ، وفي سائر الحضارات والديانات والفلسفات والأنساق الفكرية - في مدينة الإنسان واجتماعيته ، فمن الحال أن يسعد الإنسان إذا عاش فرداً وحيداً منعزلاً ، ومن الحال أن يحصل ضرورات حياته ، فضلاً عن حاجياته وتحسيناتها ، بعيداً عن المجتمع والاجتماع والاشتراك والارتفاق .. ولذلك ، كانت الرهبنة - رغم أن لها مجتمعها الذي لا يعزل الراهب عزلاً تماماً عن الأغيار - شنوداً عن الفطرة الإلهية في الاجتماع الإنساني ﴿وَرَهْبَانِيَّةً ابْتَدَعُوهَا مَا كَتَبْنَاهَا عَلَيْهِمْ إِلَّا ابْغَاءَ رَضْوَانَ اللَّهِ فَمَا رَعُوهَا حَقُّ رَعَايَتِهَا﴾ (الحديد : ٢٧) ..

وكانت رهبانية الإسلام هي الجهاد في سبيل الله - وهي فريضة اجتماعية ، لا تتأتى إلا في أمة وجماعة ومجتمع واشتراك .. وكانت الشوري - التي لا تتحقق إلا بالاجتماع - صفة من صفات المؤمنين ﴿وَأَمْرُهُمْ شُورَىٰ بَيْنَهُمْ﴾ (الشورى : ٣٨) .. وكانت

العصمة - في الرؤية الإسلامية - للأمة ، أى للجماعة والمجتمع .. كما قال المقصوم عليه السلام ، فيما يرويه ابن ماجة : «إن أمتي لا تجتمع على ضلاله» .

فالآمة ، أى الجماعة والمجتمع والاشتراك ، هي السبيل إلى الرشد واليقين الذي يحقق الطمأنينة والأمن والسعادة للإنسان .. والمجتمع - أى مجتمع - إنما تكون أمته وجماعته من الذكور والإإناث .. وهذا التنوع ، في الذكورة والأنوثة ، قد أخبرنا الحق ، - سبحانه وتعالى - أنه نابع من أصل واحد ﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبِّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ نُفُسٍ وَاحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَاءً﴾ (النساء : ١) .. ﴿وَهُوَ الَّذِي أَنْشَأَكُمْ مِنْ نُفُسٍ وَاحِدَةٍ فَمُسْتَقْرٌ وَمُسْتَوْدِعٌ قَدْ فَصَّلْنَا الْآيَاتِ لِقَوْمٍ يَقْهُرُونَ﴾ (الأنعام : ٩٨) ثم نبأنا الله - سبحانه وتعالى - أن

العلاقة بين النوعين هي المساواة في أصل الخلق ، وفي التكريم .. ﴿وَلَقَدْ كَرَمْنَا بَنِي آدَمْ وَحَمَلْنَاهُمْ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَرَزَقْنَاهُمْ مِنَ الطَّيَّابَاتِ وَفَضَّلْنَاهُمْ عَلَى كَثِيرٍ مِمَّنْ خَلَقْنَا تَفْضِيلًا﴾ (الإسراء : ٧٠) .. وفي التكليف ﴿وَمَا خَلَقْتَ الْجِنُّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ﴾ (الذاريات : ٥٦) وفي المشاركة والارتفاع في العمل العام .. وفي الحساب .. وفي الجزاء .. ولقد تحدث الهدي القرآني عن دائرتين من دوائر المشاركة والاشتراك والارتفاع بين الذكور والإإناث :

الأولى: هي دائرة الأسرة ، التي هي اللبننة الأولى في بناء الأمة ، والخلية التي يبدأ بها الاجتماع الإنساني ، وعن علاقة المشاركة والاشتراك والارتفاع في هذه الدائرة تحدث القرآن الكريم عن الميثاق الغليظ والغطري الذي يربط بين الزوجين ﴿وَقَدْ أَفْضَى  
بِعَضُكُمْ إِلَى بَعْضٍ وَأَخْذَنَّ مِنْكُمْ مِيَثَاقًا غَلِيظًا﴾ (النساء : ٢١) ..  
وكيف أن الزوجة هي السكن والسكنينة لزوجها ، القائمة علاقتها به على المودة والرحمة ﴿وَمِنْ آيَاتِهِ أَنَّ خَلَقَ لَكُمْ مِنْ أَنفُسِكُمْ  
أَزْواجًا لَتَسْكُنُوا إِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُمْ مُوَدَّةً وَرَحْمَةً إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ  
لِقَوْمٍ يَتَفَكَّرُونَ﴾ (الروم : ٢١) . وعن أن كل واحد منهمما هو لباس  
لآخر ﴿هُنَّ لِبَاسٌ لَكُمْ وَأَنْتُمْ لِبَاسٌ لَهُنَّ﴾ (البقرة : ١٨٧) .. وعن  
قيام الأسرة على الاجتماع الشوري ، الذي يرتفق فيه أعضاؤها كل  
واحد على الآخر ﴿وَالوَالدَّاتُ يُرْضِعُنَّ أُولَادَهُنَّ حَوْلَيْنِ كَامْلَيْنِ لَمْ  
أَرَادُ أَنْ يَتَمَ الرَّضَاعَةُ وَعَلَى الْمَوْلُودِ لَهُ رِزْقُهُنَّ وَكَسْوَتُهُنَّ بِالْمَعْرُوفِ  
لَا تَكُلُّ نَفْسٌ إِلَّا وُسِعَهَا لَا تُضَارِّ وَالدَّةُ بُولَدُهَا وَلَا مَوْلُودٌ لَهُ بُولَدٌ  
وَعَلَى الْوَارِثِ مِثْلُ ذَلِكَ فَإِنْ أَرَادَا فَصَالَا عَنْ تَرَاضٍ مِنْهُمَا وَتَشَاورُ  
فَلَا جُنَاحٌ عَلَيْهِمَا وَإِنْ أَرَدْتُمْ أَنْ تَسْتَرْضِعُنَّ أُولَادَكُمْ فَلَا جُنَاحٌ  
عَلَيْكُمْ إِذَا سَلَمْتُمْ مَا آتَيْتُمْ بِالْمَعْرُوفِ وَاتَّقُوا اللَّهَ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ بِمَا  
تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ﴾ (البقرة : ٢٣٣) ..

كما نحدث القرآن الكريم عن التماثل بين الزوج والزوجة في الحقوق والواجبات ﴿وَلَهُنَّ مِثْلُ الذِّي عَلَيْهِنَّ بِالْمَعْرُوفِ وَلِلرَّجَالِ عَلَيْهِنَّ دَرْجَةٌ وَاللَّهُ أَعْلَمُ حَكِيمٌ﴾ (البقرة: ٢٢٨)

ويشهد على أن هذه الآية إنما تتحدث عن الاشتراك والمشاركة والارتفاق في دائرة الأسرة سياقها القرآني ، فلقد جاءت ضمن سبع عشرة آية تتحدث كلها عن شئون الأسرة وأحكامها من الآية ٢٢١ حتى الآية ٢٣٧ - تتحدث عن الخطوبة .. والنكاح (الزواج) .. والعاشرة وال المباشرة .. والحيض .. والظهور والرضاع .. والقطام .. والإيلاء (هجران الزوج لزوجته) .. والطلاق .. والعدة .. والمعنة .. الخ .. الخ .

والتماثلة التي تتحدث عنها هذه الآية ، ليست بين الذكر والأنثى ، ذلك أن الفطرة الإلهية قد مايزت بينهما ﴿وَلَيْسَ الذُّكُورُ كَالْأَنْثَى﴾ (آل عمران: ٣٦) .. وإنما هي المتماثلة في الحقوق والواجبات بين الزوجين في دائرة الاجتماع الأسري ، على النحو الذي يجعل هذه الحقوق والواجبات - بالاشراك - كلا واحدا . . ومن هنا كان قول عبد الله بن عباس ، رضي الله عنهما ، في تفسير هذه المتماثلة «إني أحب أن أتزين لأمرأتى كما أحب أن تزين لي» ، لهذه الآية ..

فالاشراك والمشاركة ، والإسهام والمساهمة ، والتفاعل والمفاجعة عامة وشاملة في كل ميادين الحياة الأسرية ، التي تجعل الرجل لباساً لزوجته والزوجة لباساً لزوجها . . ولذلك ، كان الأولى

والاوجه فى تفسير «الدرجة» التى للرجال على النساء - فى المشاركات الأسرية - هى درجة الإنفاق ، التى هي - مع الطبيعة المميزة للمرجولة - جماع المؤهل الفطري للقوامة والقيادة لسفينة الأسرة ومجتمعها ، وعندما تكون المماثلة فى المشاركة بالحقوق والواجبات ، وليست بين الأنوثة والذكورة ، فإنها تتحقق مساواة التكامل بين الذكر والأنثى ، على النحو الذى لا يطمس التمايز الفطري بين الذكورة والأنوثة ، والذى هو سر شوق كل شق إلى الشق الآخر ، والسبب الأول فى سعادة كل نوع بما يتميز به ويمتاز النوع الثانى .. فهى مماثلة الشقين التكاملين ، لا الندين المتطابقين ..

وأيضا ، فإنها ليست المماثلة المادية ولا العددية فى الحقوق والواجبات ، وإنما مماثلة الاشتراك فى النهوض برسالة الاجتماع الأسرى ، وفق المؤهلات الفطرية ، التى تميز ما بين الإسهامات ، لكن فى ذات الإطار .. وتراعى التنوع فى إطار ذات التكاليف ، وفي درجات ذات الصفات والملكات .. وهو تنوع قائم بين النوعين - الذكور والإإناث - وليس بين كل فرد وأخر من أفراد النوعين ..

وإذا كان القرآن الكريم قد حدد أن لنوع الرجال على نوع النساء «درجة» «وللرجال عليهن درجة» .. فإن هذه «الدرجة» - التى هي المسئولية الأكثر ، والتکليف الأزيد - أى القوامة - يعنى دوام القيام بالمزيد والأثقل من الأعباء - «الرجال قراؤون على النساء بما فضل الله بعضهم على بعض وبما أنفقوا من

أموالهم ﴿ النساء : ٣٤ ) .. إن هذه الدرجة - القوامة - ليست لكل رجل على كل امرأة ، ولا لكل زوج على كل زوجة .. وإنما هي للغالب من مجموع الرجال على الغالب من مجموع النساء ، بحكم طبيعة التمييز في الخلقة والقدرة والمهارة في التكاليف بمبادير بعينها .. فهي قوامة مبعثتها توزيع العمل بين النوعين ، وليس احتكار العمل ولا إغلاق مبادير منه إغلاقاً تماماً على نوع دون الآخر .. فقد يبرع بعض الرجال في بعض المبادير التي تبرع فيها المرأة ، عادة ، أكثر من الرجال .. وقد تبرع المرأة في بعض المبادير التي خلقت ليبرع فيها الرجال .. لكن يظل ذلك في إطار الاستثناء الذي يؤكد القاعدة ، قاعدة التنوع في الفطرة بين الذكور والإناث ، ليتكامل النوعان ، فتحتحقق السعادة الخاصة بين الذكر والأنثى ، ويتحقق توزيع العمل وفق هذا التنوع الفطري بين الذكور والإناث ..

ولأن هذه هي حقيقة «القوامة» - المسؤولية المتخصصة ، والتوكيل الأزيد ، بحكم التأهيل الفطري ، والقيادة والريادة في مبادير بعينها - كانت للمرأة «قوامة» في المبادير التي هي مؤهلة للبراعة فيها أكثر من الرجال .. فهي ليست محرومة من هذه «القوامة» - أي القيادة والقيادة والرعاية - أي إن هذا التمييز بين الرجال والنساء ، إنما هو تمايز بين جملة ومجموع النوعين ، وليس بين كل فرد وأخر من النوعين .. وهو تمايز في الدرجات داخل إطار ذات التكاليف المكلف بها الرجال والنساء .. فإذا كانت الأسرة - زواجا وإنجاباً وتربيبة وتأسيساً للبنية الأمة الأولى - هي تكليف

للرجل والمرأة على السواء ، فإن أسمهم كل منهما تتفاوت وتحتفل باختلاف ميادين البناء الأسرى ، على النحو الذى يتكمال فيه هذا التفاوت والاختلاف .. فمن هذه الميادين ما تزداد فيه إسهامات الرجل ، بحكم فطرته وامكاناته .. ومنها ما تزداد فيه إسهامات المرأة ، بحكم فطرتها وامكاناتها ، مع بقاء هذا التنوع : تنوع درجة ، فى إطار التكليف العام لهم معاً ببناء الأسرة على النحو الذى يريد الإسلام .

وعن هذه الحقيقة من حقائق «تنوع التكامل» و«تكامل التنوع» بين المرأة والرجل ، جاء حديث رسول الله ﷺ ، الذى تحدث عن «الرعاية» - القيادة .. والقوامة - باعتبارها حقاً وتوكيلها لكل الرجال وكل النساء ، تتفاوت فيها الميادين ، وتنوع المسؤوليات ، وفق الفطرة والكفاءة التى وهبها الله لكل منهما : «كلكم راع وكلكم مسئول عن رعيته ، فالامير الذى على الناس راع عليهم وهو مسئول عنهم ، والرجل راع على أهل بيته وهو مسئول عنهم ، والمرأة راعية على بيت بعلها وولده وهى مسئولة عنهم ، وعبد الرجل راع على بيت سيده وهو مسئول عنه . ألا فكلكم راع وكلكم مسئول عن رعيته» - رواه البخارى ومسلم والإمام أحمد .  
هذا عن دائرة الاشتراك والمشاركة والارتفاق بين الرجل والمرأة فى دائرة الأسرة .

أما الدائرة الثانية: من دوائر الاشتراك والمشاركة بين الرجال والنساء ، فهي دائرة الأمة والمجتمع .. أى دائرة المشاركة فى العمل الاجتماعى العام .. ولما كان جماع العمل العام ، فى الرؤية

الإسلامية ، مندرجًا تحت فريضة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ، التي تشمل كل تكاليف وأحكام السياسة والمجتمع والاقتصاد والأداب العامة ومنظومة القيم والأخلاق والعادات والأعراف ، فلقد شرع القرآن الكريم لمبدأ الاشتراك والمشاركة بين الرجال والنساء في كل هذه الميادين الاجتماعية عندما قال : «**وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أُولَئِكَ يَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَنَهَا عَنِ الْمُنْكَرِ وَيَقِيمُونَ الصَّلَاةَ وَيَؤْتُونَ الزَّكَاةَ وَيَطْعَمُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ أُولَئِكَ سَيِّرُهُمُ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ**» (التوبه: ٧١).

إن صورة الأمة الإسلامية والمجتمع الإسلامي - وهي الصورة الأكبر للأسرة المسلمة - قد عبر عنها الحديث النبوي الشريف - الذي رواه البخاري ومسلم «**مُثُلُ الْمُؤْمِنِينَ فِي تَوَادُّهِمْ وَتَرَاحِمُهُمْ وَتَعَاطُفُهُمْ مُثُلُ الْجَسَدِ ، إِذَا اشْتَكَى مِنْهُ عَضُوٌّ تَدَاعَى لَهُ سَائِرُ الْجَسَدِ بِالسَّهْرِ وَالْحَمْىِ**» .

ففي هذه الصورة تتفاوت المكونات - الأعضاء والطاقة والملكات - في الحجم والكفاءة والاحتياجات - لكنها تشارك وتتساند وترتافق جميعاً في النهوض بجميع التكاليف في جميع الميادين .. فالمشاركة في العمل العام ، أي في النهوض بالفرائض والتكاليف «الاجتماعية - الكافية» ، التي يتوجه فيها الخطاب الإسلامي إلى الأمة - أي إلى الرجال والنساء على السواء - هي مشاركة عامة ، مع تنوع درجات الإسهام في كل ميدان من ميادين هذا العمل العام ، وفق المؤهلات والإمكانات الفطرية والمكتسبة للذكر والإناث .. إنها فرائض إلهية ،

على النساء والرجال ، يؤدونها متناصرين (بعضهم أولياء بعض) ، كما هو الحال في الأسرة ، التي هي الصورة المصغرة للاجتماع العام في الأمة الإسلامية .

فكل التكاليف العامة ، المؤسسة للفرائض «الاجتماعية» ، إنما هي - في القرآن الكريم - موجهة إلى الأمة ، وإلى الجماعة المؤمنة ، أي إلى النساء والرجال ..

وإذا كان الإيمان بالإسلام هو باب الولوج إلى أمته وجماعته ، فلقد ساوت الدعوة الإسلامية الأولى بين النساء والرجال عندما جعلت للمرأة بيعة مستقلة عن بيعة الرجل - زوجها أو أبيها أو أخيها أو عمها (وليها) - تدخل ، بهذه البيعة المستقلة ، إلى الإسلام وأمته ، مثلها في ذلك مثل الرجل سواء بسواء ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِذَا جَاءَكَ الْمُؤْمِنَاتُ يَبْعَثُنَّ عَلَىٰ أَنْ لَا يُشْرِكَنَّ بِاللَّهِ شَيْئًا وَلَا يُسْرِقْنَ وَلَا يَرْزِقْنَ وَلَا يَقْتُلْنَ أُولَادَهُنَّ وَلَا يَأْتِنَ بِهَتَانٍ يَفْتَرِيهِ بَيْنَ أَيْدِيهِنَّ وَأَرْجُلِهِنَّ وَلَا يَعْصِيْنَكَ فِي مَعْرُوفٍ فَبَايِعُهُنَّ وَاسْتَغْفِرْ لَهُنَّ اللَّهُ أَنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ (المتحنة : ١٢) .

بل لقد نصت بيعة رسول الله ﷺ ، للنساء على فتح أبواب وآفاق إسهامات المرأة في العمل العام بقدر ما يضيف العلم والتعليم وال التربية للمرأة من طاقات وإمكانات وملكات تكتسبها من هذه المكونات .. ففتح الرسول ، صلى الله عليه وسلم ، أمام النساء أبواب وآفاق المشاركة في العمل العام عندما جعل بيعتهن فيما

استطعن وأطقن .. فعن أميمة بنت رقيقة قالت - فيما يرويه ابن ماجة - : جئت النبي ﷺ ، في نسوة نبأعه ، فقال : «فيم استطعن وأطقن» .. فكل ما تستطعنه المرأة وتطيقه فطرتها وأنوثتها من العمل العام ، بابه مفتوح أمامها ، ما دام لم يؤد ذلك إلى طمس للفطرة ، أو مخالفة لثابت الدين .. وهى فى هذه الضوابط الموضوعة على المشاركة فى العمل العام ، تستوى مع الرجال الذين لا يجوز أن تطمس مشاركتهم فى العمل العام فطرة الذكورة والرجولة ، ولا أن تخالف ثوابت الدين .

\*\*\*

## مجتمع المشاركة في العمل العام

وإذا كانت هذه هي الأطر العامة لموقع النساء والرجال من مبدأ «المساواة» .. ومن ميادين المشاركة والاشتراك في العمل العام .. فإن إشارات إلى «تطبيقات» السنة النبوية - في المجتمع النبوي - لهذه «المبادئ» ، ضرورية لتبيان أن السنة النبوية قد مثلت - في هذا الميدان .. كما في كل الميادين - البيان النبوي والطريقة النبوية لتجسيد البلاغ الإلهي ، الذي نزل به الروح الأمين على الصادق الأمين ، عليه الصلاة والسلام ..

لقد بدأ الإسلام - في طور شريعته الخاتمة والخالدة - بالوحى فى غار حراء .. ومنذ اللحظة الأولى - التي كان فيها هذا الوحى فى مرحلة «الصوت» .. و«الصوّه» - بدأت مشاركة المرأة فى الإيمان بالدين الجديد ، وفي الدعوة إليه ، والدفاع عنه ، والتضحية فى سبيله ..

لقد بدأت الأمة والجماعة المؤمنة بامرأة .. بخديجة بنت خويلد (٦٨ - ق ٢ هـ / ٥٥٦ - ٥٢٠) رضى الله عنها .. وظلت الأمة الإسلامية الجديدة متجلسة فى هذه المرأة ، حتى بدأت دائرة الإيمان بالدين الجديد تضم السابقين والسابقات إلى الإسلام ، فآمنت رقية بنت رسول الله صلوات الله وآياته عليه (٦٢٤ / ٥٢) مع أمها خديجة .. وكان أبو بكر الصديق (٥١ ق / ١٣ هـ - ٥٧٣ هـ)

(٦٣٤م) أول المؤمنين من الرجال .. وعلى بن أبي طالب (٢٢ ق هـ - ٦٤٠ / ٦٦١م) أول المؤمنين من الفتىـن .

• ولقد ظلت حياة السيدة خديجة سلسلة من المشاركات الخاصة والعامة في الدعوة الإسلامية إلى أن جاءها اليقين ، حتى سمي الرسول ﷺ ، عام موتها «عام الحزن» - الحزن العام ، وليس فقط الحزن الخاص ..

• وإذا كانت منزلة الشهادة والشهداء في الإسلام هي التي نعرف **﴿وَلَا تَحْسِنُ الَّذِينَ قُتُلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَمْوَاتًا بَلْ أَحْيَاءً عِنْدَ رَبِّهِمْ يَرْزَقُونَ﴾** (١٧٩) فرحين بما آتاهـم اللهـ من فضـلهـ ويـستـبـشـرونـ بالـذـينـ لـمـ يـلـحـقـواـ بـهـمـ مـنـ خـلـفـهـمـ أـلـأـخـوفـ عـلـيـهـمـ وـلـاـ هـمـ يـحـزـنـونـ (١٧٠) يـسـتـبـشـرونـ بـعـمـةـ مـنـ اللـهـ وـفـضـلـ وـأـنـ اللـهـ لـاـ يـضـعـ **أـجـرـ الـمـؤـمـنـينـ﴾** (آل عمران: ١٦٩ - ١٧١) .. فلقد كانت المرأة - سمية بنت خباط (٧ ق هـ / ٦١٥م) .. أم عمار بن ياسر (٥٧ ق هـ - ٥٣٧ / ٦٥٧م) - طليعة الشهادة والشهداء في الإسلام وأمة الإسلام .. بها بدأت المشاركة الدامية بالروح والحياة في سبيل نصرة الدين الجديد ..

وإذا كان الشرك قد فرض ألوانا من الحصار والعنـتـ على الجمـاعةـ المؤـمنـةـ - في المـرـحلـةـ الـمـكـيـةـ - فإنـ المـرأـةـ المؤـمنـةـ قدـ شـارـكـتـ فـيـ الـعـلـمـ الـعـامـ ، الـذـيـ قـاـوـمـتـ بـهـ الدـعـوـةـ الـإـسـلـامـ هـذـاـ الحـصـارـ والـعنـتـ ، عـلـىـ قـدـمـ الـمسـاـواـةـ معـ الرـجـالـ ..

شاركت في الهجرة إلى الحبشة سنة 5 ق.هـ - وهي هجرتان -  
كان فيهما ثمانية عشرة امرأة ، مع ثلاثة وثمانين رجلاً<sup>(١)</sup> ..

وشاركت في العزل والخصار الاقتصادي والاجتماعي للذين  
فرضهما الشرك على المؤمنين ومن ناصرهم - في شعب بن هاشم  
- ثلاث سنوات - تحملت المرأة فيها ما تحمله الرجال .. بل ربما  
أكثر ، بحكم مسؤوليتها عن المعاش وعن الصغار ! .

وإذا كان تأسيس الدولة الإسلامية الأولى هو قمة المشاركة في  
العمل السياسي والدستوري العام ، فلقد شاركت المرأة المسلمة -  
في بيعة العقبة . التي كانت بمثابة «الجمعية العمومية لعقد  
تأسيس الدولة الإسلامية» - فمن بين الخمسة والسبعين الذين  
عقدوا مع رسول الله ، صلى الله عليه وسلم ، عقد تأسيس هذه  
الدولة ، كانت هناك امرأتان ، هما : أم عمارة ، نسيبة بنت كعب  
الأنصارية (١٣٤هـ - ٦٣٤م) وأم منيع ، أسماء بنت عمرو بن عدي  
الأنصارية<sup>(٢)</sup> .

وإذا كان حدث الهجرة النبوية - من مكة إلى المدينة (١٥هـ -  
٦٢٢م) - قد مثل بداية التحول العظيم للدعوة الإسلامية ، عندما  
امتلكت فيه ويه «الدعوة» «الدولة» ، وأصبحت فيه القلة  
المستضعفنة «أمة» و«مجتمعًا» .. فلقد شاركت المرأة في هذا العمل  
العام ، عندما ائتمنت أسماء بنت أبي بكر (٢٧ ق.هـ - ٧٣هـ /

(١) ابن عبد البر (الدرر في اختصار المغازي والسير) ص ٥٠ . تحقيق د. شوقى  
صيف .. طبعة القاهرة (١٩٦٦-١٢٨٦م) .

(٢) ابن حجر العسقلاني (فتح الباري في شرح صحيح البخاري) ج ٨ ص ٢٢٠ .

(٥٩٧ - ٥٩٢) وأختها عائشة (٩ ق هـ - ٦١٣ هـ / ٦٧٨ - ٥٥٨ م) على هذا السر الذي توقف على حفظه وصيانته مستقبل الإسلام وأمته .. وعندما شاركت أسماء في التخطيط والتنفيذ لهذا الحدث المhourي العظيم ..

وإذا كان الله قد أذن للمظلومين الذين يُقاتلون ، والذين أخرجوا من ديارهم ، وفُتنوا في دينهم ، لأنهم يقولون ربنا الله .. أذن لهم بالقتال .. فلقد كان الإذن بالقتال - ثم كتابته .. وفرضه .. والتحريض عليه - موجهاً لكل من الرجال والنساء على السواء .. لقد فُتنت المرأة في دينها كما فُتن الرجال .. وأخرجت المرأة من ديارها كما أخرج الرجال ، ولذلك ، أذن الله للجميع بالقتال ، وكتبه على الجميع .. مع تميز إسهامات كل من النوعين في هذا الميدان من ميادين العمل العام ..

إن الإسلام هو دين الجماعة .. والحامل لرسالة الإسلام هي الأمة ، وليس الفرد ، أو الطبقة ، أو الذكور دون الإناث .. وإذا كان الإنسان - ذكراً وأنثى - هو مدنى واجتماعى بالجبلة والفطرة والضرورة .. فإن المجتمع المشترك ، الذى يتشارك فيه النساء مع الرجال في العمل العام ، هو القاعدة المتبعة والستة القائمة منذ فجر الإنسانية وحتى مجتمع الرسالة الخاتمة لرسالات السماء ..

ففي نبأ موسى ، عليه السلام ، نجد مشاركة امرأة فرعون لفرعون وملئه وجنوده في الشأن العام : ﴿ وَأَوْحَيْنَا إِلَيْهَا مِنْ

مُوسى أَنْ أَرْضِعِيهِ فَإِذَا حَفَتْ عَلَيْهِ فَأَلْقَيْهِ فِي الْيَمِّ وَلَا تَخَافِي وَلَا  
تَحْزُنِي إِنَّا رَادُوهُ إِلَيْكَ وَجَاعِلُوهُ مِنَ الْمُرْسَلِينَ (٧) فَالْتَّقْطَهُ آلَ  
فَرْعَوْنَ لِيَكُونُ لَهُمْ عَدُواً وَحَزْنًا إِنْ فَرْعَوْنَ وَهَامَانَ وَجَنُودُهُمَا  
كَانُوا خَاطِئِينَ (٨) وَقَالَتْ امْرَأَتُ فَرْعَوْنَ قَرْتُ عَيْنَ لَيِّ  
وَلَكَ لَا تَقْتُلُوهُ عَسَى أَنْ يَنْفَعَنَا أَوْ نَتَخَذَهُ وَلَدًا وَهُمْ لَا  
يَشْعُرُونَ (٩) (القصص : ٧ - ٩)

ونجد هذه المشاركة كذلك في مجتمع نبي الله شعيب ، عليه  
السلام - بمدين - بين الرعاة والراعيات ، من فيهن بنات شعيب  
النبي . . . «وَلَمَّا وَرَدَ مَاءَ مَدِينَ وَجَدَ عَلَيْهِ أُمَّةً مِنَ النَّاسِ يَسْقُونَ  
وَوَجَدَ مِنْ دُونِهِمْ امْرَأَتَيْنِ تَذَوَّدَانِ قَالَ مَا خَطْبَكُمَا قَالَتَا لَا نَسْقِي  
حَتَّى يَصْدِرَ الرَّعَاءُ وَأَبُونَا شِيخٌ كَبِيرٌ (٢٣) فَسَقَى لَهُمَا ثُمَّ تَوَلَّ إِلَى  
الظَّلَلِ فَقَالَ رَبِّي لِمَا أَنْزَلْتَ إِلَيَّ مِنْ خَيْرٍ فَقِيرٌ (٢٤) فَجَاءَهُ  
إِحْدَاهُمَا تَمَشِي عَلَى اسْتِحْيَاءٍ قَالَتْ إِنَّ أَبِي يَدْعُوكَ لِيَجْزِيَكَ أَجْرًا  
مَا سَقَيْتَ لَنَا فَلَمَّا جَاءَهُ وَقَصَّ عَلَيْهِ الْقُصُصَ قَالَ لَا تَخْفَ نَجْوَتِ  
مِنَ الْقَوْمِ الظَّالِمِينَ (٢٥) قَالَتْ إِحْدَاهُمَا يَا أَبَتِ اسْتَأْجِرْهُ إِنْ خَيْرٌ مِنْ  
اسْتَأْجِرْتُ الْقَوِيَ الْأَمِينَ (٢٦) (القصص : ٢٣ - ٢٦)

ونجد ملكرة سباً تشارك الملاً من قومها في الشوري ، ويتدخلها  
القرآن - لأنها تحكم بواسطة المشاركة في المؤسسة الشورية - على

حين يذم فرعون - لاستبداده بالرأي - ﴿ قالت يا أيها الملا إني أُلقى إلى كتاب كريم (٢٩) إله من سليمان وإنه بسم الله الرحمن الرحيم (٣٠) ألا تعلوا علي وأتوني مسلمين (٣١) قالت يا أيها الملا أَفُوْنِي في أمرِي ما كُنْتُ قاطعةً أمراً حتى تشهدون (٣٢) قالوا نحن أَوْلُوا قُوَّةً وأَوْلُوا بأساً شديداً والأمرُ إِلَيْكَ فانظُرْي ماذا تأمرِين (٣٣) قالت إِنَّ الْمُلُوكَ إِذَا دَخَلُوا قَرْيَةً أَفْسَدُوهَا وَجَعَلُوا أَعْزَةَ أَهْلِهَا أَذْلَةً وَكَذَلِكَ يَفْعَلُونَ (٣٤) وإنَّ مُرْسَلَةَ إِلَيْهِمْ بِهَدْيَةٍ فَنَاظِرَةٌ بِمَ يَرْجِعُ الْمُرْسَلُونَ (٣٥)﴾ (النمل : ٢٩ - ٣٥).

هكذا كانت مشاركة المرأة للرجل ، في العمل العام ، سنة متتبعة ، عبر المجتمعات والرسالات ، كما أشار إلى ذلك القرآن الكريم .

أما في سنة الرسالة الخاتمة ، ومجتمع النبوة ، الذي جسد المorraine والنصرة بين الرجال والنساء في إقامة فريضة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر - وهي جماع المشاركة في العمل العام - فلقد أحصى صاحب كتاب (تحرير المرأة في عصر الرسالة) - المرحوم الأستاذ عبد الحليم أبوشقة - يرحمه الله - حوالي ثلثمائة حديث نبوى صحيح - من البخاري ومسلم وحدهما - في مشاركة المرأة للرجال في مختلف ميادين العمل العام - عبادات .. ومعاملات .. واحتفالات .. وحتى القتال جهاداً في سبيل الله (١)

---

(١) عبد الحليم أبوشقة (تحرير المرأة في عصر الرسالة) جـ ٢ طبعة دار القلم - الكويت (١٤١٠ هـ - ١٩٩٠ م).

وإذا كان المقام لا يسمح بأكثـر من إشارات إلى خـاذج من هذه المشارـكات ، التـى تـفصح عن أن المجتمع الإسلامـي هو مجـتمع مختـلط ، وفق ضـوابط الأـداب الإسلامية . يـحرم خـلوة المرأة بالـرجل غـير الحـرم ، خـلوة مـنفرـدة ، لأنـها ذـريـعة إلى الحـرام - ويـفتح كل مـيادـين العمل العام للمـشارـكة بين الرجال والنسـاء ، مراعـيا الحـفاظ عـلى قـطـرة الأنـوثـة والـذـكـورـة فـي درـجـات الإـسـهام بالـعمل العام .

إذا كان المقام لا يسمح بالاستفاضـة فـي ذـكر الـوقـائـع الشـاهـدة عـلى قـيـام هـذه الحـقـيقـة بالـجـمـعـنـ النـبـوي - وـهـو الـقـدوـة وـالـأـسـوة للـلـائـمة حـتـى يـرـث اللـهـ الـأـرـضـ وـمـنـ عـلـيـهـا - فـيـان إـشـارـات إـلـى بـعـض وـقـائـع هـذه المشارـكات - فـي مـيـادـين مـتـنـوـعة - تـكـفـي فـي مـثـل هـذا المـقام ..

• فأـسمـاء بـنـتـ أـبـي بـكـرـ الصـدـيقـ - التـى اـتـتـمـنتـ عـلـى سـرـ حدـثـ الـهـجـرـةـ النـبـوـيةـ .. وـنـهـضـتـ بـالـمـشـارـكـاتـ الـعـمـلـيـةـ - لـيـلاـ وـنـهـارـاـ - فـيـ إـنـجـاحـ هـذـاـ إـلـخـاجـ الـعـظـيمـ - هـىـ التـىـ تـبـاـشـرـ الـعـملـ بـمـنـزـلـ زـوـجـهـاـ - الزـبـيرـ بـنـ العـوـامـ (ـ ٢٨ـ قـ هـ - ٣٦ـ هـ / ٥٩٦ـ مـ) - وـتـرـعـىـ فـرـسـ جـهـادـهـ .. وـتـقـومـ بـزـرـاعـةـ أـرـضـهـ .. بـلـ وـتـسـهـمـ فـيـ الغـزوـاتـ وـالـقتـالـ .. وـلـقـدـ جـاءـ فـيـ الصـحـيـحـيـنـ - رـوـاـيـةـ عـنـهـاـ - : «ـتـزـوـجـنـيـ الزـبـيرـ وـمـاـلـهـ فـيـ الـأـرـضـ مـنـ مـالـ - وـلـاـ مـلـوـكـ وـلـاـشـىـءـ ، غـيرـ نـاضـحـ (ـ جـمـلـ يـسـقـىـ عـلـيـهـ المـاءـ ) - وـغـيرـ فـرـسـهـ . فـكـنـتـ أـعـلـفـ فـرـسـهـ ، وـأـسـتـقـىـ المـاءـ ، وـأـخـرـزـ غـرـبـهـ - (ـ دـلـوـ الـجـلدـ ) - ، وـأـعـجـنـ ، وـلـمـ أـكـنـ أـخـبـرـ ،

فكانت تخبز جارات لى من الأنصار ، وكن نسوة صدق .  
 وكانت أنقل النوى من أرض الزبير - التي أقطعه رسول الله ﷺ - على رأسى ، وهى منى على ثلثى فرسخ ..  
 فلقيت رسول الله ﷺ - يوما - ومعه نفر من الأنصار ،  
 فدعانى ليحملنى خلفه ، فاستحييت أن أسير مع الرجال ، وذكرت الزبير وغيرته ، وكان أغير الناس .  
 فعرف رسول الله ﷺ ، أنى استحييت ، فمضى فجئت الزبير ، فقلت : لقينى رسول الله ﷺ ، وعلى رأسى النوى ، ومعه نفر من أصحابه ، فأناخ لأركب ، فاستحييت منه ، وعرفت غيرتك . فقال : والله لحملك النوى كان أشد علىَّ من ركوبك معه » .

• أم سلمة رضي الله عنها ، تنقد ، بحكمتها ومشورتها ، الأمة المؤمنة من أزمة سياسية ، يوم الحديبية .. قعن المسور بن مخرمة ومروان - فيما يرويه البخارى - .. قالا : قال رسول الله ﷺ لأصحابه - بعد عقده لصلح الحديبية - « قوموا فانحرروا ثم احلقوا » قال : فوالله ما قام منهم رجل . حتى قال - الرسول - ذلك ثلاث مرات ، فلما لم يقم منهم أحد ، دخل على أم سلمة ، فذكر لها ما لقى من الناس ، فقالت أم سلمة : يانبى الله ، أتُحِبُّ ذلك؟ أخرج ، ثم لاتكلم أحداً منهم حتى تنحر بُدُنك وتدعو حالقك فيحلقك . فخرج صلى الله عليه وسلم ، فلم يكلم أحداً منهم حتى فعل ذلك ، فقاموا فنحرروا ، وجعل بعضهم يحلق بعضاً » .

فسورى المرأة الحكيمه ، فى الأزمة السياسية ، أنقذت الجماعة المؤمنة من أزمة خطيرة ، عندما وهم كثير من قادة هذه الجماعة أن صلح الخديبية مجحف بالإسلام ، وأنهم قد قدموا فيه من التنازلات ما أعطاهن الدين فى دينهم! .

ولقد كانت هذه الحكمة من أم سلمة - زوج رسول الله ، صلى الله عليه وسلم - مؤهلاً لمشاركتها في الشورى العامة ، وأيضاً ثمرة من ثمرات هذه المشاركات .. فلقد كانت حريصة على المشاركة إلى المشاركه في الاجتماعات العامة .. ولقد روت فقالت - كما جاء في صحيح مسلم :-  
كان يوماً ، والجارية تمشطني ، فسمعت رسول الله ، صلى الله عليه وسلم ، يقول على المنبر «أيها الناس» فقلت للجارية : استأخرى عنى . فقالت : إنما دعا الرجال ولم يدع النساء ! فقلت : «إنى من الناس» .. فهى عضو فاعل ومتفاعل في الجماعة ، تسرع إلى المشاركة في اجتماعاتها ، حتى لتجعل استكمال زيتها كى لايفوتها تلبية النداء ! .

• ولقد كان ذلك ديدن نساء المسلمين .. فها هي فاطمة بنت قيس تقول - فيما يرويه مسلم - : «نودى فى الناس أن الصلاة جامعه ، فانطلقت فيمان انطلق من الناس ، فكنت فى الصف المقدم من النساء ، وهو يلى المؤخر من الرجال» .

وإذا كان الله قد سمع قول المرأة التي تجادل رسول الله صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ في زوجها .. فها هي أسماء بنت عميس - بعد عودتها من

هجرتها إلى الحبشة - تجادل عمر بن الخطاب ، وتحتار  
معه ، وتذهب إلى رسول الله ﷺ لتحتكم في هذا  
الخلاف .. فعن أبي موسى الأشعري - فيما رواه البخاري  
ومسلم - قال : «دخل عمر على حفصة ، وعندها أسماء  
بنت عميس - بعد قدومها من هجرتها إلى الحبشة ، عام  
فتح خير - فقال عمر لحفصة :  
- من هذه؟

- قالت : أسماء بنت عميس  
- قال عمر : الحبشية هذه؟ .. البحريّة هذه؟ .. سبقناكم  
بالهجرة - (أى إلى المدينة) - فنحن أحق برسول  
الله ﷺ منكم .

فغضبت أسماء ، وقالت : كلا والله ، كنتم مع رسول  
الله ﷺ ، يطعم جائعكم ، ويعظ جاهلكم ، وكنا في أرض  
البعداءبغضاء بالحبشة ، وذلك في الله وفي رسول  
الله ، وام الله لا أطعم طعاما ولا أشرب شرابا حتى أذكر  
ما قلت لرسول الله ﷺ . ونحن كنا نؤذى ونخاف ،  
وسأذكر ذلك للنبي ﷺ ، وأسألة ، والله لا أكذب ولا  
أزيغ ولا أزيد عليه .

فلما جاء النبي ﷺ ، قالت :  
- يا نبي الله ، إن عمر قال كذا وكذا .  
- فقال صلى الله عليه وسلم : فما قلت له؟

- قالت : قلتُ له كذا وكذا .

- قال ﷺ : ليس بأحق بي منكم . ولهم ولا أصحابه هجرة واحدة ، ولهم أهل السفينة هجرتان .

- قالت : فلقد رأيت أصحاب السفينة يأتوني أرسالاً يسألونني عن هذا الحديث ، ما من الدنيا شيء هم أفرج ولا أعظم في أنفسهم مما قال لهم النبي ﷺ .

• وإذا كان المسلمون يسعى بذمتهم أدناهم ، فإن ذلك ليس وقفا على الرجال .. فهذه أم هانئ ، بنت أبي طالب تجبر وتؤمن رجلاً من بنى هبيرة - كان دمه مهدراً جزاء ما اقترف ضد الإسلام ودعوته - وتصدى لأخيها على بن أبي طالب ، عندما طارده .. وتذهب إلى رسول الله ﷺ ، فيحترم إجارتها ويمضي عهدها وذمتها .. وهي تروى فتقول - فيما أخرجه البخاري ومسلم - ذهبت إلى رسول الله ﷺ عام الفتح .. فسلمت عليه .. فقال : «مرحباً بأم هانئ» فقلت : يا رسول الله ، زعم ابن أمي - (على بن أبي طالب) - أنه قاتل رجلاً قد أجرته - فلان بن هبيرة - فقال رسول الله ﷺ : «قد أجرنا من أجرت يا أم هانئ» .

• وهند بنت عتبة - زوج أبي سفيان بن حرب - تعلن على الملأ - عقب إسلامها .. عام الفتح - ما كان من عدائها السابق لرسول الله ، صلى الله عليه وسلم ، ومن معه .. وما أصابها - بالإسلام - من تحولات وضعت الحبة مكان البغضاء .. لقد جاءت إلى

الرسول ﷺ ، فقالت - فيما رواه البخاري ومسلم - : يا رسول الله ، ما كان على ظهر الأرض من أهل خباء - (أى خيمة .. وبيت) - أحب إلى أن يذلوا من أهل خبائك ، ثم ما أصبح اليوم على ظهر الأرض أهل خباء أحب إلى إن يعزوا من أهل خبائك .

فيقول لها رسول الله ﷺ : «وأيضاً والذى نفسي بيده» .

• وزينب بنت المهاجر - وهى امرأة من أحمس - تحمل هموم مستقبل الأمة الإسلامية ، وتريد أن تطمئن على هذا المستقبل للأمة .. فتسأل أبا بكر الصديق عن شروط بقاء الخير الذى جاء به الإسلام ، فتقول - فيما رواه البخاري - : ما يقاونا على الأمر الصالح الذى جاء الله به بعد الجاهلية؟

- فيقول لها الصديق : «بقاوكم عليه ما استقامت بكم أئمتك» .

• وبعد طعن عمر بن الخطاب .. تحمل الجماعة المؤمنة - رجالاً ونساء - هموم «انتقال السلطة» .. ويروى عبد الله بن عمر - فيما أخرجه مسلم - فيقول : دخلت على حفصة فقالت : أعلمت أن أباك غير مستخلف؟ قلت : ما كان ليفعل . قالت : إنه فاعل . قال : فحلقتْ أَنِّي أكلمه في ذلك ، فسكت حتى غدوت ولم أكلمه . قال : فكنت كأنما أحمل بيميته جيلاً ، حتى رجعت فدخلت عليه ، فسألني عن حال الناس ، وأنا أخبره .. ثم قلت له : إنى سمعت الناس يقولون مقالة فأليت

أن أقولها لك ، زعموا أنك غير مستخلف ، وإنه لو كان لك راعى إبل أو راعى غنم ، ثم جاءك وتركها ، رأيت أن ضئع - (أى فرط) - فوضع - (عمر) - رأسه ساعة ثم رفعه إلى فقال : إن الله ، عز وجل ، يحفظ دينه ، وإنى لئن لا أستخلف فإن رسول الله لم يستخلف ، وإن أستخلف فإن أبا بكر قد استخلف . قال - (عبد الله) - : فوالله ما هو إلا أن ذكر رسول الله ، وأبا بكر ، فعلمت أنه لم يكن ليعدل برسول الله ، أحدا ، وأنه غير مستخلف» .

ويتكرر الموقف - الذى تحمل فيه المرأة هم الأمة - زمن الفتنة الكبرى ، وإبان التحكيم فى النزاع بين على بن أبي طالب ومعاوية بن أبي سفيان .. فيش��و عبد الله بن عمر من عدم إشراكه فى التحكيم ، قائلاً لأخته حفصة - أم المؤمنين - فيما يرويه البخارى - :

- كان من أمر الناس ماترين ، فلم يجعل لى من الأمر شيئاً !  
- فقالت له حفصة : «إحق ، فإنهم ينتظرونك ، وأخشى أن يكون فى احتباسك عنهم فرقة . فلم تدعه حتى ذهب» .

• ولم تكن هذه المشاركات النسائية فى العمل العام ، نهوضاً بغير يرضية الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر ، واقفة عند الرأى والمشورة والكلمة .. بل لقد مارست القيام بهذه الفريضة ، وتلك المشاركات ، باليد أيضاً .. مثلها فى ذلك مثل الرجال سواء .. ففى الطبرانى ، عن يحيى ابن سليم ، قال :

رأيت سمراء بنت نهيك - وكانت قد أدركت النبي ، صلى الله عليه وسلم - عليها دروع غليظة - (الدرع : قميص المرأة) - وخمار غليظ - (أى سميك) - ، بيدها سوط تؤدب الناس ، وتأمر بالمعروف وتنهى عن المنكر» .

فهذه الصحابية تعيد «درة» عمر ، عندما تمارس - باليد - الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر !

● تصنع المرأة ذلك ، وتنهض بتصيبها فى إقامة فريضة الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر ، مشاركة فى ذلك الرجال ، حتى ولو كان الأمر فى مواجهة الخلفاء .

حدث ذلك فى مواجهة عمر بن الخطاب ، عندما أراد أن يجتهد فيمنع زيادة الصداق على أربعين ألف درهم .. فعارضته امرأة بالمسجد ، وعلى رءوس الأشهاد - قائلة له : أما سمعت الله يقول : ﴿وَاتَّيْتُمْ إِحْدَاهُنَّ قِطَارًا﴾ (النساء : ٢٠) .. فما كان من عمر إلا أن قال : اللهم عفوا ، كل الناس أفقهه من عمر ! .. ثم عاد فصعد المنبر ، وقال للناس : كنت قد نهيتكم أن تزيدوا في صدقاتهن على أربعين ألف درهم ، فمن شاء أن يعطي من ماله ما أحب<sup>(١)</sup> .

وحدث مثل ذلك بين أم الدرداء وعبدالملك بن مروان (٢٦) - ٦٤٦ هـ / ٧٠٥ م ) عندما قالت له - فيما رواه مسلم - :

(١) (للتواتي وأفصحية عمر بن الخطاب) ص ١٢٣ ، جمعها وحققتها محمد عبد العزيز الهلاوى . طبعة القاهرة (١٩٨٥ م) .

سمعتك الليلة لعنت خادمك حين دعوته . لقد سمعت أبا الدرداء يقول : قال رسول الله ﷺ : «لا يكون اللعانون شفعاء ولا شهداء يوم القيمة» .

وحدث أكثر من ذلك في المواجهة بين أسماء بنت أبي بكر وبين الحجاج بن يوسف (٤٠ - ٥٩٥ هـ / ٧١٤ - ٦٦٠ م) - الذي طغى وتجبر ... فلقد واجهته أسماء ، بعد أن قتل ابنها عبد الله بن الزبير (١ - ٦٩٢ هـ / ٦٢٢ م) .. فلقد أرسل إليها الحجاج لتأتيه ، فأبانت أن تذهب إليه .. فأعاد عليها الرسول ، مهدداً :

- لتأتيني ، أو لأبعثن إليك من يسحبك بقرونك - (ضيقاً ربك) !  
فأبانت ، وقالت :

- والله لا أتيك حتى تبعث إلى من يسحبني بقروني !  
فذهب إليها الحجاج - وهو يتبحتر - حتى دخل عليها ، فقال :  
- كيفرأيني صنعت بعده الله ؟

- فقالت :رأيتكم أفسدتم عليه دنياه وأفسدتم عليه آخرتك .. أما إن رسول الله ﷺ ، حدثنا أن في ثقيف كذاباً ومبيراً - (مهلك .. كثير القتل) - فأما الكذاب فرأيناها - (المختار بن أبي عبيد الثقفي) - وأما المبير فلا أخالك إلا إيه !

فقام عنها الحجاج ولم يراجعها ! - رواه مسلم .

• وإذا كانت مشاركات النساء مع الرجال في أداء كل مناسك الحج والعمرة قد ظلت سنة مرعية منذ فجر الإسلام وحتى اليوم .. فإن سنة الإسلام في مشاركات المرأة للرجال بالأنشطة والعبادات التي تؤدي بالمساجد قد كانت مرعية ومتبعة في صدر الإسلام .. كانت سنة عملية ، مارستها المرأة ، وطبقت فيها وبها أحاديث رسول الله ، صلى الله عليه وسلم ، في صحيح مسلم : «لَا تَنْعِوا النِّسَاءَ حَظْوَهُنَّ مِنَ الْمَسَاجِدِ» ولقد استوت في ذلك الصلوات النهارية وصلوات الليل - العشاء ، في العتمة .. والفجر ، في الغلس - وذلك امتنالاً لحديث رسول الله ﷺ - الذي رواه البخاري ومسلم : «إِذَا اسْتَادْنَكُمْ نِسَاءُكُمْ بِاللَّيْلِ إِلَى الْمَسَاجِدِ فَأَذْنُوْنَاهُنَّ» .. وعن عائشة ، رضي الله عنها ، قالت - كما في الصحيحين - : «كُنْ نِسَاءُ الْمُؤْمِنَاتِ يَشْهَدُنَّ مَعَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ ، صَلَاةُ الْفَجْرِ مُتَلْفَعَاتٍ بِمَرْوِطَهِنَّ - أَيْ بِالثِّيَابِ غَيْرِ الْخِيطَةِ) - ثُمَّ يَنْقَلِبْنَ إِلَى بَيْوَهُنَّ حِينَ يَقْضِيْنَ الصَّلَاةَ لَا يَعْرَفُهُنَّ أَحَدٌ مِنَ الْغَلَسِ - (ظِلْمَةُ آخِرِ اللَّيْلِ)» .

ولم يكن المسجد ، في ذلك التاريخ ، مجرد مكان لأداء الصلوات .. وإنما كان ديواناً لكثير من الأنشطة التي تشارك فيها النساء الرجال .. ولقد مارست النساء في مسجد التبوة - غير الصلاة - : الاعتكاف .. وروت عائشة ، رضي الله عنها - فيما رواه البخاري ومسلم - : «أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ ، كَانَ يَعْتَكِفُ الْعَشْرَ الْأَوْلَى مِنْ رَمَضَانَ حَتَّى تَوْفَاهُ اللَّهُ ، ثُمَّ اعْتَكَفَ أَزْوَاجُهُ مِنْ بَعْدِهِ» .

وغير الصلاة .. والاعتكاف .. كانت المرأة تزور المعتكف بالمسجد من أهلها .. وتحضر مجالس العلم .. وتلبي الدعوة لاجتماعات العامة .. وتحضر الاحتفالات التي تقام بالمسجد .. ومجالس القضاء .. وتترىض المرضى والجرحى .. وتخدم المسجد .. بل وكان المسجد «ناديا» يرى فيه راغب الزواج من يخطبها! .. إلخ ... إلخ .. (١)

• وفي الاحتفالات بالأعياد ، كانت النساء - حتى الصبايا اللائي يلغن الحلم - يشاركن الرجال في هذه الاحتفالات .. بل وحتى الحُيَّض ، كن يشاركن في الاحتفال ، دون أن يشاركن في صلاة العيد .. وكذلك ربات الخدور .. وفي هذه المشاركات التي أمر بها الرسول ، ﷺ ، تروي أم عطية - فيما روأه البخاري - فتقول : أمرنا نبينا ﷺ أن نُخرج العوائق - (من بلغت الحلم واستحقت التزويع) - وذوات الخدور والحيض ، وليشهدن الخير وجماعة المسلمين ودعوة المؤمنين ، ويعتزلن الحُيَّض المصلى .. وعنها - كذلك - فيما روأه البخاري - : كنا نؤمر أن نخرج يوم العيد ، حتى نخرج البكر من خدرها .. بل وكان رسول الله ﷺ يدعو من لديها فضل ثياب أن تعيره لمن لا ثياب لديها ، كي تشارك في الاحتفال العام بالعيد .. ولقد سألت أم عطية رسول الله ﷺ - فيما جاء بالصححين - :

---

(١) (تحرير المرأة في عصر الرسالة) ج ٢ ص ١٨١ - ١٩٤ .

- يا رسول الله ، أعلّى إحدانا بأس إذا لم يكن لها جلباب أن  
لاتخرج؟ فقال :  
ـ «لتلبسها صاحبتها من جلبابها» .

• وفي الاحتفالات بالانتصارات والفتحات ، كانت النساء  
يخرجن - حتى الصبايا منهن - للمشاركة في الاحتفالات ..  
حدث ذلك - كما يروى ابن عباس - في صحيح مسلم - يوم  
فتح مكة «عندما كثر الناس على رسول الله ﷺ ، وهم  
يقولون : هذا محمد ، هذا محمد .. حتى خرج العوائق من  
البيوت» .

• بل وشاهدت المرأة المباريات والألعاب الفنية وإنشاد الأهازيج -  
وأين؟ .. في مسجد النبوة! .. فعن عائشة ، رضي الله عنها ،  
قالت - فيما رواه البخاري ومسلم - : «كان يوم عيد يلعب فيه  
السودان بالدَرَق - (جمع درقة : الترس المصنوع من الجلد) ..  
فإما سألت النبي ﷺ ، وإما قال :  
ـ تشتئن تنظرین؟

ـ قلت : نعم . فأقامنى وراءه ، خدی على خده ، وهو يقول :  
ـ دونكم بنى أرفة - (إغراء وتشجيعا للأحباش اللاعبين) - ..  
حتى إذا مللت ، قال : حسبي؟ قلت : نعم ..» .

وفي منازل الصحابة ، كانت نساؤهم يخدمن الرجال في الولائم  
والأعراس .. وفي البخاري ومسلم : لما عرس أبوأسيد  
السعادي ، دعا النبي ﷺ ، وأصحابه ، فما صنع لهم طعاما

ولا قرب إليهم إلا أمرأته أم أسيده . فكانت خادمتهم يومئذ ، وهي العروس . بلت تعرات في تور - (إناه) - من حجارة ، من الليل ، فلما فرغ النبي ﷺ ، من الطعام أمايته - (أذابته) - له فسقته ، تُتحفَّه - (تحصنه) - بذلك » .. فالعروس تولم للمدعوبين إلى عرسها .. و تقوم على خدمتهم ، وفيهم رسول الله ﷺ .

هكذا كانت مشاركات النساء للرجال في مختلف ميادين العمل العام .

لقد فتح الإسلام أبواب الحرية والتحرير أمام المرأة .. وضبط هذه الحرية بضوابط الفطرة وقيم الإسلام .. ودخلت المرأة المسلمة من أبواب الحرية والتحرير الإسلامي ، فأحييت ملكاتها وطاقاتها ، التي كانت قد ذابت في ظل الجاهلية الوثنية .. ومن ثم رأيناها تشارك الرجال في مختلف ميادين العمل العام .. من العبادات .. إلى المعاملات .. وفي ميادين الشورى والسياسة والاجتماع .. فضلاً عن الأسرة .. وكذلك في الترفية الخالل .. بل وأكثر من ذلك ، ومعه ، رأينا المرأة المسلمة ، التي تربت في مدرسة النبوة ، تشارك الرجال في القتال! ..

لقد بايعت المرأة على الدخول في الإسلام ، كما بايع الرجال .. ثم اشتراك مع الرجال - يوم الحديبية - في البيعة تحت الشجرة على «الحرب والقتال» .. وأنزل الله ، سبحانه

وتعالى في تلك البيعة - التي كانت لله ولرسوله ﷺ ، فرآنا  
يقول فيه : ﴿لَقَدْ رَضِيَ اللَّهُ عَنِ الْمُؤْمِنِينَ إِذْ يَأْبَعُونَكُمْ تَحْتَ  
الشَّجَرَةِ فَعَلِمَ مَا فِي قُلُوبِهِمْ فَأَنْزَلَ السَّكِينَةَ عَلَيْهِمْ وَأَنْبَهَهُمْ فَتَحَا  
قَرِيبًا﴾ (الفتح : ١٨) ، ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَأْبَعُونَكُمْ إِنَّمَا يَأْبَعُونَ اللَّهَ يَدَهُ  
اللَّهُ فَوْقَ أَيْدِيهِمْ فَمَنْ نَكَثَ فَإِنَّمَا يَنْكُثُ عَلَى نَفْسِهِ وَمَنْ أَوْفَى بِمَا  
عَاهَدَ عَلَيْهِ اللَّهُ فَسَيَؤْتِيهِ أَجْرًا عَظِيمًا﴾ (الفتح : ١٠)

• وفي صحيح البخاري ، عن الربيع بنت معوذ ، قالت : «كنا نغزو  
مع النبي ﷺ ، فنسقى القوم ، ونخدمهم ، ونداوي الجرحى ،  
ونرد القتلى والجرحى إلى المدينة» .

• وفي صحيح مسلم ، عن ابن عباس ، رضي الله عنهما ، قال :  
«كان رسول الله ﷺ ، يغزو بهن ، وتحذين - (أى يعطين  
الخذية ، أى العطية) - من الغنيمة» ..

وهذه أم عمارة ، نسبة بنت كعب الأنصارية ، التي بايعت على  
الدخول في الإسلام ، قبل الهجرة .. وببايعت على تأسيس  
الدولة الإسلامية - مع الرجال - في «العقبة» .. وببايعت - مع  
الرجال - بيعة الرضوان تحت الشجرة - عام الحديبية سنة ٦ هـ -  
تقاتل قتال الأبطال ، في غزوة أحد ، عندما انهزم المسلمون ، ولم  
يبق مع رسول الله ، صلى الله عليه وسلم ، إلا العدد القليل الذي  
يعد على الأصابع .. لقد صمدت أم عمارة ، وشمرت - ومعها  
ضمن من صمد - زوجها ولداتها .. وكانت رسالتها القتالية يومئذ

حماية رسول الله ﷺ . ولقد افتدته عندما هجم ابن قميئه يريد  
طعنه ، فتلقى الطعنة في كتفها فداءً للرسول ﷺ ، .. ولقد كان  
الرسول ، من فرط شجاعتها وصمودها ، يطلب من الفارين أن  
يتركوا لها دروعهم وأسلحتهم ، ويطلب من ابنها أن يربط جراحها ،  
كى لاتنزع دماؤها!! .. ويقول - إعجاباً وتعجبًا من شجاعتها -  
«من يطيق ما تطيقين يا أم عمارة .. ما التفت يميناً ولا شمالاً ،  
يوم أحد ، إلا وأنا أراها تقاتل دوني .. لقمان نسيبة بنت كعب ،  
يوم أحد ، خير من مقام فلان وفلان» - من الرجال - (١)

ولم تكن أم عمارة ، نسيبة بنت كعب الانصارية ، بالحالة  
الاستثنائية ، أو النادرة .. ففي الصحيحين ، عن أنس بن مالك ،  
قال : «لما كان يوم أحد ، انهزم الناس عن النبي ، صلى الله  
عليه وسلم ، ولقد رأيت عائشة بنت أبي بكر ، وأم سليم -  
(الغميساء بنت ملحان) - وإنهما لمشرتان ، أرى خدم سوقهما -  
(أى الخلاخيل) - تنقران القرب (تنقلان القرب في سرعة  
ووتب) - على متونهما - (ظهورهما) - تفرغانه في أفواه القوم ثم  
ترجعان فتملانها ثم تحيتان فتفرغانه في أفواه القوم ..» .

وأم سليم هذه - وهي زوج أبي طلحة الانصارى - هي التي  
كانت توالى - مع طائفة من نساء المسلمين - الغزو مع رسول  
الله ﷺ ، ففي صحيح مسلم ، عن أنس بن مالك ، قال :  
«كان رسول الله ﷺ ، يغزو بأم سليم ونسوة من الانصار معه  
إذا غزا ، فيسقين الماء ، ويداويين الجرحى» .

(١) ابن سعد (الطبقات الكبرى) ج ٨ ص ٣٠٣ - ٣٠١ . طبعة القاهرة - دار التحرير .

ويوم حنين ، رأها زوجها أبو طلحة متسلحة بخنجر ، فقال - فيما رواه مسلم - : يا رسول الله ، هذه أم سليم معها خنجر ، فقال لها رسول الله ﷺ :  
ـ ما هذا الخنجر ؟

ـ قالت : اتخذته ، إن دنا مني أحد من المشركين بقرت به بطنه !

فجعل رسول الله ﷺ ، يضحك .. مسروراً .

ولقد كان خروج النساء المسلمات للغزو بمبادرات منهن ، وتواترت وتكررت هذه المبادرات ، حتى غدت سنة متتبعة في جميع الغزوات .. ولقد روت أم سنان الأسلامية فقالت : لما أراد رسول الله ﷺ ، الخروج إلى خير ، جئتني فقلت :

ـ يا رسول الله ، أخرج معك في وجهك هذا - (أى الوجهة التي أنت متوجه إليها) - أحرز السقاء ، وأداوي المريض والجريح - إن كانت جراح .. ولا تكون - وأبصر الرحيل - (أحرس الخيام والأمتعة) - .. فقال صلى الله عليه وسلم :

ـ اخرجي على بركة الله ، فإن لك صواحب كلامنى وأذنت لهم ، من قومك ومن غيرهم ، فإن شئت فمع قومك ، وإن شئت فمعنا .. فقلت معك . قال : فكوني مع أم سلمة زوجتي . قالت : فكنت معها<sup>(١)</sup>

---

(١) المصدر السابق . ج ٨ ص ٢٩٢

• ولقد بلغت مبادرات النساء المسلمات في الخروج للغزو الحد  
الذى كان يفاجأ الرسول القائد ، صلى الله عليه وسلم ،  
بالمجامعتين فى أرض المعركة ، قد خرجن دون استئذان ..  
يروى ذلك أبو داود ، عن حشرج بن زياد ، عن جدته أم أبيه ،  
أنها خرجت مع رسول الله ﷺ ، في غزوة خيبر ، سادسة  
ست نسوة ، فبلغ رسول الله ، فيبعث إلينا ، فجئنا ، فرأينا فيه  
الغضب ، فقال :

- «مع من خرجن؟ .. وبيان من خرجن؟»

- قلنا : يا رسول الله ، خرجنا نغزل الشعر ، ونعنين به في  
سبيل الله ، ومعنا دواء للجرحى ، وتناول السهام ، ونسقى  
السوق - (شراب الحنطة والشعير) - .. . فقال صلى الله عليه  
وسلم : « فمن». حتى إذا فتح الله عليه خيبر أسمهم لنا كما  
«أسمهم للرجال»

فهذه الجماعة من نساء المؤمنين ، كن يعاونن في القتال - « وتناول  
السهام ». ولذلك أسمهم لهم رسول الله ﷺ كما أسمهم للرجال  
- من الغنائم بعد الانتصار - ..

وهذه أم عطية الأنبارية ، يشهد زوجها اثنى عشرة غزوة ..  
وتشاركه هي في ست غزوات منها ، ثم تغزو وحدها - دون  
زوجها - غزوة .. وتروى ذلك - في الصحيحين - فتقول :  
« غزوت مع رسول الله ﷺ ، سبع غزوات ، أخلفهم في  
رحالهم ، فأصنع لهم الطعام ، وأداوى الجرحى ، وأقوم على  
المرضى ».

ولقد كانت رفيدة الإسلامية أول من أقامت مكاناً عاماً وثابتة للتطهير في دولة الإسلام .. أقامت لذلك خيمة في مسجد رسول الله ﷺ .. وأمر رسول الله ﷺ - يوم الخندق - أن يطهّر فيها سعد بن معاذ .. وقال - كما في صحيح البخاري - : «اجعلوه في خيمتها لأعوده من قريب» .

تلك إشارات - مجرد إشارات - إلى خاتمة - مجرد خاتمة - من مشاركات النساء للرجال في مختلف ميادين العمل العام .. ويكتفى أن يتضمن المتصفح بعض العناوين لأبواب من كتب صحيح البخاري ، ليبرى حقائق هذه المشاركات تشهد عليها عناوين من مثل :

- باب الدعاء بالجهاد والشهادة للرجال والنساء .
- باب جهاد النساء .
- باب غزو المرأة في البحر .
- باب غزو النساء وقتالهن مع الرجال .
- باب حمل النساء القرب إلى الناس في الغزو .
- باب مداواة النساء الجرحى .
- باب رد النساء الجرحى والقتلى .
- باب أمان النساء وجوارهن .
- باب ذهاب النساء والصبيان إلى العرس .
- باب قيام المرأة على الرجال في العرس وخدمتهم بالنفس .

- باب عيادة النساء الرجال .  
- باب المرأة ترقى الرجل .  
- باب هل يداوى الرجل المرأة والمرأة الرجل ؟  
- باب تسليم الرجال على النساء والنساء على الرجال ..  
- باب بيعة النساء ... إلخ ... إلخ ... إلخ ... إلخ .

إنها بعض من أبواب بعض من كتب صحيح البخاري .. تمثل -  
في الحقيقة - أبواب كتاب التحرير الإسلامي للمرأة ، قبل أربعة  
عشر قرنا من الزمان .

\*\*\*

ولا يحسن أحد أن هذه النهضة النسائية ، التي شهدتها صدر الإسلام ، والتي وضعت الإصر والأغلال - إصر وأغلال الجاهلية - عن المرأة ، وأحيت ملكاتها ، وفجرت طاقاتها الإبداعية .. لا يحسن أحد أن هذه النهضة قد تحققت دون «جهاد نسائي» ، و«حركة نسائية» ، بل و«الاحتجاج نسائي» و«تنظيم نسائي» لهذا jihad والحركة والاحتجاج - في سبيل الحرية والتحرير ، ونيل الحقوق .

فليقد كانت هناك العادات الموروثة والمتكلسة ، في إهمال المرأة وتحقيقرها ، والتي يستحيل أن تختفى في بضع سنوات .. وكانت هناك تكاليف الإسلام بتغيير الواقع الجاهلي والمثل الجاهلية ، وهي التكاليف التي تحتاج إلى «جهاد نسائي» يغالب تلك الموروثات الجاهلية .

وها هو عمر بن الخطاب ، يعبر - في بعض المواقف - عمما يشعر به من تناقض بين الموروثات التي تربى عليها - في النظر إلى وضع المرأة - وبين هذه الحرية وهذه المكانة التي أعطاها إياهما الإسلام .. بل ويعبر عن التغيير الذي أحس به بين الوضع المتدنى الذي كان للمرأة في مكة وبين الوضع الأفضل الذي كانت عليه نساء الأنصار - في المدينة - فيقول رضى الله عنه - فيما يرويه البخاري ومسلم - : «والله إن كنا في الجاهلية مانعده للنساء أمرا ، حتى أنزل الله فيهن ما أنزل وقسم لهن ما قسم . كنا في الجاهلية

لأنعد النساء شيئاً ، فلما جاء الإسلام ، وذكرهن الله رأينا لهن بذلك علينا حقاً .. ويقول - فيما يرويه الطبراني في الأوسط : «كنا بمكة لا يكلم أحدنا امرأته ، وإنما هي خادم البيت .. فلما قدمتنا المدينة على الأنصار : إذا قوم تغلبهم نساؤهم ، فطفق نساؤنا يأخذن من أدب نساء الأنصار ! ..

ورغم أن عمر كان يحدث بأحاديث رسول الله ﷺ ، التي تأمر الرجال ألا يمنعن نساءهم من الصلاة - جماعة - في بيوت الله .. إلا أن الطبع الموروثة كانت تراوده - وتزكيها الغيرة - فتجعله يتمنى على زوجته - عاتكة بنت زيد بن عمرو بن نفيل - وهي ابنة عمه .. أن تصلي بالمنزل ، لا في المسجد - رغم التصاق المنزل بالمسجد ! .. لكن عمر ، في النهاية ، يخضع لحاكمية شرع الله وسنة رسول الله ﷺ .

ففي صحيح البخاري ، عن عبد الله بن عمر : «كانت امرأة لعمر تشهد صلاة الصبح والعشاء في الجماعة في المسجد ، فقيل لها : لم تخرجين ، وقد تعلمين أن عمر يكره ذلك ويغار؟ .. قالت : وما يمنعه ينهاني؟

قال : يمنعه قول رسول الله ﷺ : «لا تمنعوا إماء الله مساجد الله» .

وعندما رغب عمر إلى زوجته الانتهاء من الذهاب إلى المسجد ، قالت له : - والله لا أنتهي حتى تنهاني .

- فقال لها : والله لا أنهاكى .. فاستمرت تذهب إلى المسجد ، فتحضر الجماعة حتى في الفجر والعشاء! .. ولقد طعن عمر - في صلاة الفجر بالمسجد - وزوجته تصلى في صفوف النساء<sup>(١)</sup>.

هكذا كانت - وظللت - تعاليم الإسلام ، في تحرير المرأة وإنصافها ، تغالب الموروث الجاهلي ، حتى عند الذين تحبسن في ممارساتهم عدالة الإسلام!

• ولقد كان النساء يحضرن مجالس العلم في المسجد النبوى ، ويسألن رسول الله ، ﷺ ، عن شئون الدين والدنيا في كل الأوقات .. لكنهن جاهدن ليخصصن لهن أياماً محددة وأوقاتاً معينة يخصنهن فيها بالعلم والتعليم .. بل وأخذن جهادهن هذا شيئاً من صور الاحتجاج على استئثار الرجال برسول الله ، الذى بعثه الله للجميع ، الرجال والنساء على السواء .. وفيما يرويه البخارى ومسلم ، عن أبي سعيد الخدري : « قال النساء للنبي ﷺ :

ـ غلبنا عليك الرجال ، فاجعل لنا من نفسك يوماً نأتيك فيه  
تعلمنا ما علمك الله .

ـ فقال ﷺ : « اجتمعن في يوم كذا وكذا ، في مكان كذا وكذا ». .

فاجتمعن ، فأتاهم رسول الله فعلمهم ما علمه الله».

---

(١) المصدر السابق جـ ٣ - القسم الأول - ترجمة عمر بن الخطاب ص ١٩٠ - ٢٧٤ .  
وترجمة عاتكة بنت زيد . جـ ٨ ص ١٩٣ - ١٩٥ .

• بل لقد اتخذ هذا «الجهاد النسائي» - في بعض الأحيان - الشكل المنظم ، الذي نلمح فيه جنين «جمعية نسائية» على عهد النبوة . . وفي السنة النبوية «باب وافدة النساء» أى مندوبة هذه «الجمعية النسائية» التي حملت «المطالب» التي اتفقت عليها النسوة المجتمعات إلى الرسول - عليه الصلاة والسلام - وهذه «المندوبة» - «وافدة النساء» - هي أسماء بنت يزيد بن السكن الأنصارية (٦٥٠هـ - ٣٣٠م) - وكانت واحدة من أبرز خطيبات النساء في عصر النبوة . . لقد ذهبت إلى رسول الله ﷺ حاملة مطالب «جماعة النساء» ، وقالت للرسول ﷺ فيما يرويه الإمام أحمد :

- «إني رسول من فرائني من جماعة نساء المسلمين ، يقلن بقولي ، وعلى مثل رأيي .. إن الله بعثك إلى الرجال والنساء ، فأمانا بك واتبعناك .. ونحن - معاشر النساء - مقصورات مخدرات ، قواعد بيوت ، وموضع شهوات الرجال ، وحملات أولادكم . وإن الرجال فضلوا بالجماعات وشهود الجنائز ، وإذا خرجوا للجهاد حفظنا لهم أموالهم وريينا أولادهم أفسشار كهم في الأجر؟» فتلقاها الرسول ﷺ لقاء حستنا ، وأخبارها أن عمل المرأة هذا «يعدل كل ما ذكرت» لقد جاهدت المرأة المسلمة ، حتى وضع مبادئ الإسلام في الحرية والتحرير في الممارسة والتطبيق . . فخرجت من أسر الجاهلية الوثنية ، وشاركت الرجال في الكثير من ميادين العمل العام ، قبل أن تعرف الدنيا شيئاً عن هذه الحرية وتذلّك التحرير .

\*\*\*

وإذا كانت مدرسة النبوة قد مثلت المؤسسة التربوية الأولى للعمل الدعوي والاجتماعي العام ، و«الصناعة الثقيلة» التي حول بها الإسلام أهل البداوة والغلظة والجفاء إلى أعظم الصناع لأعظم الحضارات .. رهبان الليل وفرسان النهار .. فلقد شاركت المرأة في هذه المدرسة ، وتربيت فيها وتخرجت فيها .. وشهد مجتمع النبوة صفحات فريدة في تاريخ الرسائلات والدعوات ، عندما أفرز هذا المجتمع من بين تعداد الأمة - الذي بلغ يوم وفاة الرسول ﷺ : ١٢٤,٠٠٠ - أفرز هذا المجتمع أعلى نسبة من «الصفوة والنخبة» عرفها مجتمع من المجتمعات في أية نهضة من النهضات .. فبلغ تعداد هذه النخبة - في كتب أعلام الصحابة - قرابة الثمانية ألف .. وكان من بين هؤلاء الأعلام والصفوة أكثر من ألف من النساء المبرزات المتميزات .. حدث كل ذلك في سنوات معدودات<sup>(١)</sup> عندما فتح الإسلام أوسع أبواب التحرير أمام المرأة ، التي كانت توعد .. وتورث .. وتعد من سقط المتع ! ..

وكان من بين هذه «الصفوة والنخبة» المقدمات في العلم الديني - الذي هو أشرف العلوم - والمقدمات في تبلیغ الشريعة عن رسول الله ﷺ .. والمقدمات في الاجتهاد الفقهي .. بل واللاتي زاحمن الرجال في الخطابة والبلاغة .. وفي الكثير من ميادين العمل العام ، مع التحلی بأداب الإسلام ، والحفاظ على الفطرة التي فطر الله عليها شقائق الرجال .

(١) ابن الأثير (أسد الغایة في معرفة الصحابة) طبعة دار الشعب ، القاهرة .

إن هذه الواقع والحقائق إنما تمثل «شهادة واقعية متجسدة» على أن المجتمع الإسلامي - ونموزجه مجتمع القدوة والأسوة النبوية - هو مجتمع الاشتراك بين النساء والرجال في العمل العام - من الصلاة في المسجد .. إلى الجهاد في سبيل الله - وليس مجتمع الانفصال ، الذي يعزل النساء عن المشاركة في العمل العام ، ولا الذي يفصل بين الرجال والنساء بسور ليس له باب ! ..

إن الحرم ، والنهي عنه في المجتمع الإسلامي هو «الخلوة» .. خلوة المرأة بغير الحرم .. وليس الاختلاط والاشتراك في العمل العام ، الذي تضيّط فيه المشاركات بأداب الإسلام ، المطلوبة من المرأة ومن الرجل على السواء ، ويفقim الخلال والحرام الإسلامية الواجبة على الجميع ، نساء ورجالا .

فالخلوة بغير الحرم منهي عنها بالنص الإسلامي - الذي يرويه البخاري - عن عبد الله بن عباس ، والذي قال فيه رسول الله ﷺ : «لا يخلون رجل بامرأة إلا مع ذي حرم» ..

ولقد ظل المجتمع الإسلامي ، في غالبيته العظمى وعلى مر تاريخه على هذه السنة التي سنتها الإسلام - الاختلاط والمشاركة في العمل العام ، وفق ضوابط الإسلام وقيمته .. وتحريم الخلوة بين المرأة وغير الحرم - ظل ذلك قائما حتى يومنا هذا ، في ريف المجتمعات الإسلامية وبواديها والأحياء الشعبية من مدنها وحواضرها - أى فيما يزيد على ٨٥٪ من جمهور الشعوب الإسلامية .. ولم تفرض العزلة على النساء إلا فيما

سمى «بالأحياء الراقية» من المدن ، ولدى شرائح اجتماعية  
بعينها من الأسر والعائلات .. تلك التي أعادت نساءها إلى ما  
يشبه الجاهلية ، التي عبر عنها الشاعر بهذه الصورة المضادة لصورة  
المرأة في مجتمع النبوة ، عندما قال :

ومن غاية المجد والمكرمات      بقاء البنين وموت البنات!

والشاعر الآخر ، الذي رأى المرأة عورة لا يسترها إلا القبر :

ولم أر نعمة شملت كريما      كنعمة عورة سرت بقبر!

أما المجتمعات الإسلامية ، في غالبيتها العظمى ، فلقد ظلت -  
إلى حد كبير .. ورغم ما أصابها من تراجع حضاري - أكثر  
احتراماً للمرأة وتكريماً لها من نظائرها في الحضارات الأخرى بما  
لا يقاس .

\* \* \*

## الضبط الوسطى لقاعدة سد الذرائع

ولما كانت القاعدة الفقهية «سد الذرائع» هي الباب الذي تعالج في إطاره قضية الاختلاط والاشتراك في العمل العام بين النساء والرجال ، فجدير باللحظة أن قاعدة «سد الذرائع» هذه ، ككل قواعد الفقه الإسلامي ، لابد في ضبط تطبيقاتها من الاعتصام بمنهج الوسطية الإسلامية ، التي تحقق المقاصد الإسلامية ، مع الحذر من غلوّ الإفراط والتغريط ..

إن الطعام الحلال مباح .. ولا يجوز تحريمه سداً لذريعة ما ينبع عن بعضه أو عن الإسراف فيه من أمراض! ..  
وإن شرب الماء مباح وحلال .. ولا يمكن تحريمه سداً لذريعة الشرق من شرب الماء! ..

وإن اللسان نعمة من نعم الله على الإنسان .. ولا يجوز تقييده - فضلاً عن قطعه - سداً لذريعة الكذب ، الذي أداته اللسان! ..  
وإن أعضاء التناسل هي سبيل التكاثر وحفظ النوع الإنساني ..  
ولا يجوز جيها سداً لذريعة الزنا ، التي هي الأداة فيه! ..  
وقس على ذلك العيون .. والأذان .. واللمس ، من ملكات وطاقات الإنسان ..

فالمباحثات تبقى على أصل الإباحة ، ولا تخرج عنه إلى الكراهة أو التحرم ، إلا إذا تحققت المفسدة أو كثرت ومن هنا فلابد

من الخدر الشديد عند التعامل مع تطبيقات قاعدة سد الذرائع ، وذلك بالتدقيق في الموازنة بين المصالح والمفاسد - التي هي معيار السياسة الشرعية في التعامل مع كل ألوان المباحثات . . . ففي حظر المباح - ومنه الاختلاط في المجتمع الإسلامي - لا بد من مراعاة شروط سد الذريعة . . وهي :

- ١ - أن يكون إفشاء الوسيلة المباحة إلى المفسدة غالباً ، لا نادراً - وعند الشاطبى (١٣٨٨هـ - ١٧٩٠م) أن يكون كثيراً لا نادراً ولا غالباً .
- ٢ - أن تكون مفسدتها أرجح من مصلحتها ، وليس مجرد مفسدة مرجوحة . .
- ٣ - ألا يكون المنع - بعد توافر الشرطين السابقين - تحريمًا قاطعاً بل هو بين الكراهة والتحريم حسب درجة المفسدة .
- ٤ - إذا كانت الوسيلة تفضي إلى مفسدة ، ولكن مصلحتها أرجح من مفسدتها ، فالشريعة لا تبيحها فحسب ، بل قد تستحبها أو توجبها ، حسب درجة المصلحة<sup>(١)</sup> .

\*\*\*

إن كثيرين من يتبعون في تطبيقات قاعدة سد الذرائع في علاقة النساء بالرجال والاختلاط والمشاركة في العمل العام ، إنما يعودهم إلى هذا التوسيع النيء الحسنة والرغبة الصادقة في تحقيق «المجتمع المثالى» في الحياة الإسلامية . . . وهم يغفلون عن حقيقة

(١) تحرير المرأة في عصر الرسالة ج ٢ ص ١٩٠

إسلامية مهمة تقول لنا : إن «المثال» هو الإسلام ، وإن تحقيق «المثال الإسلامي» في «المجتمع الإنساني» - حتى على عهد النبوة - هو محال من الحالات .. فالمثال الإسلامي : عدل خالص ، وصلاح كامل ، وخير مصفى ، وكمال إلهي معصوم .. على حين أراد الله ، سبحانه وتعالى ، للإنسان - ومن ثم للمجتمع الإنساني - أن يكون مزيجاً من ملكات الخير وغرائز الشر ، وخلطها من الصلاح والفساد ، لتكون حياته - كل حياته - وليكون اجتماعه - كل مجتمعاته - مساحات للفتنة والابتلاء والاختبار .. وصدق الله العظيم : **«وَنَبْلُوكُمْ بِالشَّرِّ وَالْخَيْرِ فِتْنَةٌ وَإِلَيْنَا تُرْجَعُونَ»** (الأنباء : ٣٥) وصدق رسول الله ﷺ فيما يرويه أنس بن مالك : «كل بني آدم خطأ ، فخير الخطأين التوابون» - رواه الترمذى وابن ماجة والدارمى والإمام أحمد - وعن أبي ذر الغفارى أن رسول الله ﷺ قال - فيما يرويه عن ربه - : «كل بني آدم يخطئ بالليل والنهار ، ثم يستغفر لى ، فأغفر له ولا أبالي» - رواه مسلم والإمام أحمد - .

ونحن نقول للذين يدفعهم فرط الإخلاص إلى السعي لتحقيق «المثال الإسلامي» في «المجتمع الإنساني» : إن الإنسان إذا حقق «المثال» في أرض «الواقع» ، سيصاب ساعتئذ بالاغتراب واليأس والقنوط والإحباط! .. ذلك أن تحقيق كل المثل وجميع الأمال إنما ينهى «جدول أعمال الحياة» .. ولقد شاءت إرادة الله لهذا الإنسان ، كى يواصل رسالته في عمران هذه الأرض حتى

تأخذ زخرفها وزينتها ، أن يساعد بينه وبين تحقيق «المثال» كلما تقدم خطوات وخطوات على طريق تحقيق هذا «المثال» وذلك حتى تنفسح دائماً وأبداً مساحات الأمل أمام هذا الإنسان .. فالتقدم العلمي ، الذي يزيد مساحة المعلوم للإنسان من الكون والعالم ، هو الذي يزيد من مساحة المجهول أمام هذا الإنسان ، كلما زادت مساحة المعلوم لديه! .. وذلك حتى يظل «جدول أعمال البحث العلمي» زاخراً بالمهام أمام العلماء!

وأسلمة الحياة الاجتماعية في المجتمع المسلم ، وهي التي تزيد مساحة التطبيقات «للمثال الإسلامي» في هذا المجتمع ، ستفتح أمام هذا الإنسان المسلم المزيد والمزيد من الأفاق والمهام التي تجعل الأسلامة الكاملة هي الأمل الذي يظل دائماً وأبداً حافزاً على المزيد من السعي والمزيد من الاجتهاد أو المزيد من التدافع والاستباق على طريق الخيرات .

تلك هي وظيفة «المثال الإسلامي» .. والوعى بها يجعلنا نضبط تطبيقات قاعدة سد الذرائع بالموازنة بين المصالح والمفاسد ، وليس بمعيار المصالح الخالصة ، والخير الذي لا شر فيه! ..

ولعل في تطبيقات مجتمع النبوة «للمثال الإسلامي» ما يعين على الاطمئنان إلى هذه الحقيقة ، التي تغيب عن البعض منا ، لفروط تعلقهم بتطبيق «كامل المثال» ..

\* ففي المجتمع المختلط ، الذي تخرج فيه النساء إلى الحقول والأسواق ، وإلى الصلاة في المسجد مع الرجال حتى في عتمة

العشاء وغلس الفجر .. والذى يدخل فيه الرجال على النساء البيوت ، حتى فى غيبة الأزواج .. عندما ظهرت شوائب وشبهات بعض الانحرافات - خاصة فى دخول رجل على زوجة غاب زوجها فى سفر أو تجارة أو غزو .. لم يحرم رسول الله ﷺ الاختلاط ولا دخول الرجال بيوت الغائبين .. وإنما أكده على تحريم الخلوة بالمرأة غير المحرم التى غاب زوجها عن بيتهما ، وظلت الإباحة للاختلاط .. فقال ﷺ : «فيما رواه مسلم - لا يدخلن رجال بعد يومى هذا على مُغيبة إلا ومعه رجل أو رجلان» . فأكده على تحريم الخلوة ، وتوعد مقتريها بالنکال ، وأبقى على أصل الإباحة للاختلاط .

• وعندما أخذ بعض المنافقين فى التحرش ببعض النساء أثناء خروجهن ليلاً لقضاء حوائجهن ، لم يمنع رسول الله ﷺ خروج النساء من بيوتهن ، وإنما نزل القرآن داعياً النساء إلى الحشمة الإسلامية التى تميز الحرة وتعلن عن جديتها والتزامها السلوك الإسلامي ، وذلك حتى يرتدع المنافقون العابثون الذين يتحرشون بالنساء ﴿يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ قُلْ لِأَزْوَاجِكَ وَبِنَاتِكَ وَنِسَاءِ الْمُؤْمِنِينَ يَدْنِينَ عَلَيْهِنَّ مِنْ جَلَابِبِهِنَّ ذَلِكَ أَدْنَى أَنْ يُعْرَفُنَّ فَلَا يُؤْذِنُونَ وَكَانَ اللَّهُ غَفُورًا رَّحِيمًا﴾ (الأحزاب : ٥٩) بل وتحتم الله سبحانه وتعالى آية هذا التشريع بأنه غفور رحيم ! .

• وعندما سمع عمر بن الخطاب - إبان خلافته - وهو يعنّ ليلاً - امرأة غاب عنها زوجها فى سفر الغزو والجهاد ، تعبر عن أشواقها

الحلال إلى أحضان زوجها ، ورغبتها الأنوثية المشروعة في إشباع غريزتها الفطرية .. وتنشد شعرا تقول فيه :

تطاول هذا الليل وأسود جانبه  
وطال على الأخليل ألاعبه  
حرّك من هذا السرير جوانبه  
والله لولا خشبة الله وحده  
ولكن ربي والحياء يكفّس  
وأكرم على أن تُوطئ مراكبه  
عندما سمع عمر ذلك ، لم يفرض القيود على العواطف المشروعة ، ولا على المتع الحلال ، ولا على سفر الأزواج عن الزوجات .. وإنما نظم العلاقات ، بعد أن استشار أهل الخبرة في هذه الم Yadîn .. فلقد ذهب إلى ابنته حفصة - أم المؤمنين - فسألها :  
- يا بنتي ، كم تصبر المرأة عن زوجها؟ ..

- فقالت : سبحان الله! مثلك يسأل مثلى عن هذا؟! ..

- قال : لولا أنى أريد النظر للMuslimين ما سألك ..

- قالت : خمسة أشهر .. ستة أشهر ..

فوقَت عمر للناس في مغازيمهم ستة أشهر ، يسافرون شهراً ويقيمون في الميدان أربعة أشهر ويعودون في شهر<sup>(١)</sup> .

هكذا تعامل المجتمع النبوى والراشدى مع الشوائب والأخطاء والخطايا ، بالموازنة بين المصالح والمفاسد ، ترشيداً «الواقع» كى يقترب دائماً وأبداً من «المثال» وليس بتحريم المباح ، سداً للذرائع ، على أمل التحقيق الكامل «لكامل المثال» .



(١) فتاوى وأقضية عمر بن الخطاب ص ١٣١، ١٢٢.

## الجهاد الإعلامي للمرأة

وإذا كانت الكلمة الإسلامية هي ميدان كبير وعظيم وخطير من ميادين الجهاد الإسلامي - كان ذلك موقعها منذ ظهور الإسلام . . . فإن مستجدات واقعنا المعاصر الذي يعيش الانفجارات المتلاحقة والمتتسارعة لثورات المعلومات والأفكار ، قد زادت وتزيد من وزن الكلمة الإسلامية في الجهاد الإسلامي . . فانفتح كل الحدود ، وانهيار كل السدود وتحطم جميع القيود أمام كل أنواع «الكلمات» لكل الديانات والفلسفات والمنظومات الفكرية والعقدية ، يستوجب استدعاء كل إمكانات الجهاد بالكلمة الإسلامية تبليغاً للدعوة ، وإقامة للحجوة ، وإزالة للشبهة ، وعرضًا «للبدليل الإسلامي» في مواجهة «البدائل» الأخرى . . بالمواجهة الشرسة مع التحديات التي تناوش ، بل وتنهى في الإسلام وأمته وعالمه . .

وإذا كان الإعلام بكلمة الإسلام هو ميدان كبير من ميادين هذا الجهاد ، فإن التكليف بهذه الفريضة - ككل فرائض الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر - موجه ومفروض على كل من النساء والرجال على السواء . .

• فدور المرأة في ميدان الدعوة الإسلامية المعاصرة : قضية تحتاج إلى تدارس وتشاور ، يحددان كيفية أداء فريضة مشاركتها في هذا الميدان .. والضوابط التي تكفل فعالية هذه المشاركة ، في إطار منظومة القيم الإسلامية ، والموازنات بين المصالح المرجوة وبين المفاسد المحتملة في الممارسات .

• المرأة في السينما والمسرح والتمثيلية : قضية من قضايا الإعلام الإسلامي المعاصر ، تحتاج إلى تدارس وتشاور ، يحددان كيفية نهوضها بدورها المشارك فيه ، وفق الضوابط الإسلامية وصولاً إلى تحقيق الفريضة التي تتغنى تحقيق مقاصد الإسلام .

• المرأة<sup>(١)</sup> في الفضائيات .. والتلفاز .. والإذاعات : كل هذه قضايا تحتاج إلى تدارس وتشاور ، يفصل قواعدها، وضوابط الأداء لرسالتها في إطار المبادئ التي وقفت عندها هذه الصفحات .. مبادئ المساواة - مساواة التكامل - بين النساء والرجال .. ومبادئ الإسلام ، التي ساوت بين النساء والرجال في المشاركة بالعمل العام ، عندما جعلت المؤمنين

(١) هناك شبّهات «تعشش» في العقل العلماني .. وفي عقول بعض المسلمين ، يتوجه أصحابها أنها تنتقص من أهلية المرأة للمشاركة مع الرجل في العمل العام .. ومن أهم هذه الشبهات :

(أ) شبّهة : أن شهادة المرأة على النصف من شهادة الرجل .

(ب) شبّهة : أن ميراث الأشيّع على النصف من ميراث الذكر .

(ج) شبّهة : نقصان المرأة في العقل والدين ، حديث رسول الله ﷺ : «أنهن ناقصات عقل ودين» - رواه البخاري ومسلم .

والمؤمنات أولياء ، متناصرين ومستشارين في النهوض بفريضة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ، التي هي جماع المشاركة في العمل العام .. والله من وراء القصد .. منه ، سبحانه ، نستمد العون والتوفيق .

\*\*\*

---

= (د) وشيهة: منع ولادة المرأة ، حديث رسول الله ﷺ : «لن يفلح قوم ولوا أمرهم امرأة» - رواه الإمام أحمد - .

وهذه الشبهات تحتاج إلى دراسة خاصة ، تكشف عن الحقيقة ، وتزيل الأوهام عن أسرى هذه الشبهات - من العلمانيين والإسلاميين - . وفي إزالة هذه الشبهات ، انظر كتابنا (التحرير الإسلامي للمرأة) طبعة دار الشروق سنة ٢٠٠٢م وكتابنا (هل الإسلام هو الحل .. ماذا وكيف؟) ص ١٣٦ - ١٥٩ . طبعة دار الشروق . القاهرة (١٤١٨-١٤٩٨م) . وانظر - كذلك - : دكتور صلاح سلطان (ميراث المرأة وقضية المساواة) سلسلة «في التحرير الإسلامي» طبعة القاهرة . دار نهضة مصر سنة ١٩٩٩م .

---

## الفهرس

|    |                                 |
|----|---------------------------------|
| ٢  | تنوع التكامل بين الرجال والنساء |
| ١٣ | مجتمع المشاركة في العمل العام   |
| ٢٨ | في الجهاد النسائي               |
| ٤٥ | الضيغط الوسطى لقاعدة سد الذرائع |
| ٥١ | الجهاد الإعلامى للمرأة          |

# صدور ملهمة في التأثير الإسلامي

- ١- الصحة الإسلامية في عيون غربية .  
 ٢- الغرب والإسلام .  
 ٣- أبو حيان التوحيدى .  
 ٤- دراسة قرآنية في فقه التجدد الحضاري .  
 ٥- ابن رشد بين الغرب والإسلام ،  
 ٦- الاتتماء الثقافي -  
 ٧- تصوير العالم .  
 ٨- التعبدية .. الرواية الإسلامية والتحديات .  
 ٩- صراع القسم بين الغرب والإسلام .  
 ١٠- د. يوسف القرضاوى: للدراسة الفكريه والمشروع الفكري .  
 ١١- تأملات في التفسير الحضاري للقرآن الكريم .  
 ١٢- عندما دخلت مصر في دين الله .  
 ١٣- الحركات الإسلامية رؤية نقدية .  
 ١٤- المنهاج العقلاني .  
 ١٥- النموذج الثقافي .  
 ١٦- منهجية التغير بين النظرية والتطبيق .  
 ١٧- تجديد الدين بتجدد الدين .  
 ١٨- الثواب والمعيرات في البيقية الإسلامية الحديثة .  
 ١٩- نفس كتاب الإسلام وأصول الحكم .  
 ٢٠- التقدم والإصلاح بالتأثير الغربي .  
 ٢١- فكر حركة الاستماراة .. وتفاصيله .  
 ٢٢- حرية التعبير في العرب من سلطان رشدى إلى روجيه جارودى .  
 ٢٣- إسلامية الصراع حول القدس وفلسطين .  
 ٢٤- الحضارات العالمية تدافع ! .. أم صراع ؟  
 ٢٥- التنمية الاجتماعية بالغرب ! .. أم بالإسلام ؟  
 ٢٦- الحملة الفرسية في الميزان .  
 ٢٧- الإسلام في عيون غربية . ٤- دراسات سويسرية  
 ٢٨- الأقليات الدينية والقومية توعي ووحدة .. أم ثقافت واحتراق .  
 ٢٩- میراث المرأة وقضية المساواة .  
 ٣٠- نفقه المرأة وقضية المساواة .  
 ٣١- الدين والترااث والخدمة والتنمية والاخريه  
 ٣٢- مخاطر العولمة على الهوية الثقافية  
 ٣٣- الغنة والملوسيقى حلال أم حرام ؟؟  
 ٣٤- صورة العرب في أمريكا .  
 ٣٥- هل المسلمين أمة واحدة ؟؟

- ٣٦ - السنة والبدعة .
- ٣٧ - الشريعة الإسلامية صالح لكل زمان ومكان .
- ٣٨ - قضية المرأة بين التحرير والتمكّن حول الأنثى .
- ٣٩ - مرکزة الإسلام .
- ٤٠ - الإسلام كما تؤمن به .. خواص وملامح .
- ٤١ - صورة الإسلام في التراث العربي .
- ٤٢ - تحليل الواقع عن هاج العاهات المزمنة .
- ٤٣ - القدس بين اليهودية والإسلام .
- ٤٤ - بازق المسيحية والعلمانية في أوروبا (شهادة لامية)
- ٤٥ - الآثار التربوية للعبادات في الروح والأخلاق .
- ٤٦ - الآثار التربوية للعبادات في العقل والجسد .
- ٤٧ - السنة النبوية والمعرفة الإنسانية .
- ٤٨ - نظرات حضارية في «القصص القراء» .
- ٤٩ - اختوار بين المسلمين والعلمانيين .
- ٥٠ - الإعلان الإسلامي حقوق الإنسان .
- ٥١ - عن القرآن الكريم .
- ٥٢ - في فقه الأقليات المسلمة .
- ٥٣ - سبقتنا بين العالمية الإسلامية والعزلة الغربية .
- ٥٤ - مرکزة التاريخ .
- ٥٥ - نقل الأعضاء في ضوء الشريعة والقانون .
- ٥٦ - السنة التشريعية وغير التشريعية .
- ٥٧ - شبهات حول الإسلام .
- ٥٨ - نحو خطأ نفس إسلامي .
- ٥٩ - واقعنا بين العالمانية وتصادم الحضارات .
- ٦٠ - بناء المفاهيم الإسلامية .
- ٦١ - المستقبل الاجتماعي للأمة الإسلامية .
- ٦٢ - شبهات حول القرآن الكريم .
- ٦٣ - أزمة العقل العربي .
- ٦٤ - في التحرير الإسلامي للمرأة .
- ٦٥ - روح الحضارة الإسلامية .

للتعرّف على أحد إصداراتنا الثقافية بمختلف أشكالها (كتاب / CD)

زوروا موقعنا على الإنترنت: [www.nahdetmisr.com](http://www.nahdetmisr.com) على الرقم المجاني 077755666



## إلى القارئ العزيز ..

فى هذه السلسلة الجديدة :

إذا كان «التنوير الغربى» هو تنوير علمانى، يستبدل العقل بالدين، ويقيم قطبيعة مع التراث. فإن «التنوير الإسلامى» هو تنوير إلهى: لأن الله والقرآن والرسول - صلى الله عليه وسلم - أنوار تصنع للمسلم تنويراً إسلامياً متميزاً.

ولتقديم هذا «التنوير الإسلامى» للقراء، تصدر هذه السلسلة، التى يسهم فيها أعلام التجديد الإسلامى المعاصر:

- د. محمد عماره
- د. حسن الشافعى
- د. يوسف القرضاوى
- د. فهمى هويدى
- د. سيد دسوقى
- د. عبد الوهاب المسيرى
- د. عادل حسین
- المستشار طارق البشري
- د. محمد سليم العوا
- د. كمال الدين إمام
- د. صلاح الدين سلطان

وغيرهم من المفكرين الإسلاميين ..  
إنه مشروع طموح، لإنارة العقل بأنوار الإسلام.

الناشر